
Paix et amitié :
les traités et le
Jour du traité



Qu’est-ce qu’un traité? 



Selon le dictionnaire de
l’Office québécois de la
langue française, un
traité est un « accord,
conclu et régi par le
droit international, qui
intervient entre des États
ou des organismes
internationaux ».
Autrement dit, dans sa
forme la plus simple, un
traité est un accord entre
deux groupes. Les traités
peuvent prendre plusieurs
formes : ils ne sont pas
toujours conclus entre des
nations autochtones et des
colons. Par exemple, en
1919, le traité de
Versailles a mis fin à la
Première Guerre mondiale.
Le traité d’interdiction
partielle des essais
nucléaires signé en 1963 a
mis fin à tous les essais
nucléaires, à l’exception
des essais souterrains. 



Pour aller
plus loin



Les peuples autochtones ont
leurs propres traditions et
modes de vie depuis longtemps.
Les ceintures wampums sont une
tradition importante pour
conclure des traités et former
des alliances. Elles étaient
fabriquées en coquilles de
palourdes, qui servaient aussi à
créer des ceintures-écharpes et
des colliers. Les motifs en
perles des ceintures wampums
peuvent symboliser une entente
politique, une alliance ou des
relations cordiales entre des
peuples, une demande en mariage,
voire une demande de pardon
après la mort d’otages. Ces
ceintures jouent également un
rôle important dans la tradition
orale et l’histoire des peuples
autochtones. En réfléchissant
aux traités conclus par le
passé, il est important de ne
pas oublier les peuples
consciencieux et prévenants qui
ont créé ces traditions et ces
modes de vie au fil du temps. 



Des traités existent
entre des nations

autochtones et des
colonies dans le monde
entier. Un traité est

un accord ou une
entente conclue après
des négociations. Ce
sont des accords qui
engagent sur le plan

juridique et qui
dépendent du droit

international.

Pourquoi les
traités sont-ils

compliqués? 



Pour réfléchir aux traités,
il faut se demander : à qui
profitent-ils? Dans quelles
circonstances ont-ils été
négociés? Dans quelle
langue sont-ils rédigés?
Qui les passe en revue et
les fait respecter, si
c’est le cas? Sont-ils
équitables? À quelle lune
et en quelle saison ont-ils
été signés? Sur quel
territoire traditionnel? Et
quels signataires étaient
invités sur ce territoire? 
Les traités peuvent
entraîner des millions de
questions : c’est un vaste
sujet! Les jeunes ou les
adultes qui fait leurs
études dans le système
d’éducation public n’ont
pas forcément appris
l’existence des traités ou
pourquoi il est important
de respecter les traités en
vigueur dans leur région.
Souvent, on l’apprend dans
la vraie vie, à travers nos
communautés. 



Respecter les traités
consiste à respecter
notre part d’un marché
qui nous précède. Les
traités concernent
tout le monde : nous
devons entretenir des
relations responsables
avec les terres et la
population du
Mi’kma’ki. Après tout,
c’est ici que nous
vivons. En prenant
soin de cette
relation, il devient
possible de construire
un monde plus juste et
bienveillant. 



Qu’est-
ce que le
Jour du
traité? 



Le Jour annuel du
traité reconnaît les
traités de paix et
d’amitié qui ont été
signés entre les
colons britanniques
et les Mi’kmaq. 
 Le premier traité a
été signé en 1725
pour mettre fin à
une guerre provoquée
par la violence de
la colonisation, de
l’assimilation et de
l’impérialisme. Les
colons et la
Couronne
britanniques
dépendaient du
savoir des peuples
autochtones pour
survivre.



Ces traités
promettaient aux

Mi’kmaq une entente
cordiale et le droit

de conserver leurs
terres, leur culture

et leur autonomie
gouvernementale dans

tout le Mi’kma’ki.
Lorsque nous

reconnaissons que le
Mi’kma’ki est un

territoire non cédé
et non abandonné,

nous reconnaissons
que les traités n’ont

jamais cédé les
terres aux colons et
que les Mi’kmaq sont
le premier peuple à
avoir pris soin de

ces terres.



Pour aller
plus loin



 Le Jour du traité ne
signifie pas la même

chose dans le Mi’kma’ki
et dans l’ouest de
l’Île de la Tortue.

Dans l’Ouest, dans les
territoires couverts

par les traités
numérotés (1-11), le

Jour du traité
commémore les réunions

annuelles lors
desquelles le

gouvernement canadien
versait les paiements

prévus dans les traités
à partir de 1897. Dans
ces régions, le Jour du
traité est célébré à
différentes dates en

été.



Pourquoi le
Jour du

traité est-il
important?



Le Jour du traité est
l’occasion de réfléchir

aux devoirs des colons et
aux responsabilités qui

découlent du privilège de
vivre sur les terres non
cédées et non abandonnées

des Mi’kmaq. 
Les traités reconnaissent
la souveraineté autochtone
(un terme que nous allons
revoir un peu plus tard),

qui s’applique non
seulement aux terres, à la
culture et à l’autonomie
gouvernementale, mais

aussi au droit fondamental
de garder l’autonomie sur
soi et sa communauté, de

prendre ses propres
décisions et d’assurer sa

propre sécurité.

 



Le Jour du traité est
l’occasion de rectifier
les nombreuses
situations où ce droit
est refusé aux femmes
et aux filles
autochtones, aux
personnes
bispirituelles, aux
familles et aux
communautés
autochtones. 

Le Jour du traité est
l’occasion de s’engager
(ou se réengager) à
appuyer les artistes,
les activistes, le
personnel
communautaire, les
responsables, les
parents, les jeunes,
les Aîné·es et les
communautés Mi’kmaq
tout au long de
l’année.





Pour aller
plus loin



Ce que nous appelons les
« traités de paix et
d’amitié » désigne

plusieurs traités signés
dans différentes régions
du Mi’kma’ki. En 1725, J.

Willard, un agent
colonial de l’État du

Massachusetts et
différents chefs des
Premières Nations du

Mi’kma’ki ont signé un
traité à Boston. Ce
traité a été ratifié

(approuvé) et renouvelé
dans d’autres endroits

comme Aucocisco (« Casco
Bay, Maine »), Kjipuktuk
(« Halifax, Nouvelle-

Écosse ») et Nme’juaqnek
(« Annapolis Royal,
Nouvelle-Écosse »). 

https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on


Qu’est-ce que 
la souveraineté

autochtone? 



La souveraineté est un grand
mot qui recouvre des enjeux de

pouvoir et de droits. Dire
qu’une entité est « souveraine
» signifie qu’elle a le pouvoir
et le droit de fonctionner de

façon autonome, sans la
permission d’un autre groupe ou

d’une autre puissance. 
 La souveraineté autochtone
désigne le droit des peuples
autochtones à chasser, pêcher

et récolter (aussi appelé titre
ancestral) et à exercer leur
autonomie gouvernementale – y
compris le droit de décider de
la façon d’utiliser les terres.
Les droits autochtones n’ont

pas besoin d’être accordés par
l’État canadien. En fait, ils
sont bien plus vieux que le
pays appelé « Canada ». La
souveraineté autochtone au

Mi’kma’ki existe depuis aussi
longtemps que les Mi’kmaq. Le «
Canada » est un pays vieux de

seulement 155 ans. 



Le colonialisme de
peuplement refuse la
souveraineté
autochtone et cherche
activement à en
priver les
populations
autochtones en les
remplaçant par une
population de colons
par des moyens
inéquitables. Cette
doctrine prétend
aussi que l’autonomie
gouvernementale
autochtone est
impossible, alors que
des peuples
autochtones exercent
leur autonomie
gouvernementale en ce
moment même, partout
dans le monde. 



Dire qu’en concluant
des traités avec les
colons britanniques,

les nations
autochtones ont perdu
leur souveraineté est

un mythe. En fait,
sans les traités, les

colons habiteraient
l’Île de la Tortue

illégalement et
injustement. Se

renseigner sur les
traités fait partie

d’un engagement
important qui

consiste à nous
éduquer, à éduquer

nos communautés et à
comprendre notre

histoire.



Pour aller
plus loin



La confédération
Wabanaki est un lien
sacré et une alliance
politique entre cinq

nations autochtones à la
fois à l’intérieur et à
l’extérieur du Mi’kma’ki
: les Mi’kmaq (L’nu),

les Wolastoqiyik
(Wəlastəkokewiyik), les

Passamaquoddy, les
Abenaki et les
Penobscot. La

confédération Wabanaki a
été formée autour de
1680 : cette alliance
visait à protéger ses

membres des maladies et
des guerres provoquées
par la colonisation. Il

s’agit d’un exemple
d’autonomie

gouvernementale
autochtone qui a vu le

jour bien avant la
fondation du « Canada ».

http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2




De quelle façon
les colons ont-

ils essayé de
s’approprier

des terres non
cédées et non
abandonnées? 



La doctrine de la découverte
est un ensemble de documents
écrits pour donner une
justification juridique au
rejet de la souveraineté
autochtone. Elle proclamait la
supériorité des « explorateurs
» blancs européens qui
affirmaient avoir « découvert
» les terres et ainsi,
pensaient qu’ils pouvaient se
les approprier.



Comme nous le savons, ce 
n’est pas vrai :
plusieurs nations
autochtones vivaient sur
ces terres. La doctrine
de la découverte se fonde
entièrement sur le
racisme envers les
personnes autochtones et
les concepts coloniaux de
la propriété privée des
terres. Ces concepts
reposent systématiquement
sur la possession des
terres, tandis que les
systèmes de savoirs
autochtones envisagent la
terre comme une relation.

Même si les nations
autochtones habitent
l’Île de la Tortue depuis
toujours, la « découverte
» reste utilisée encore
aujourd’hui pour les
priver de leurs droits.



Ces croyances contre les
personnes autochtones

gardent des implications
dangereuses qui nuisent aux

communautés et aux
personnes autochtones au

quotidien.

 La souveraineté autochtone
repose sur des pratiques

d’autonomie gouvernementale
antérieures de plusieurs

milliers d’années à la
colonisation. Pendant et

après le contact colonial,
plusieurs nations

autochtones souveraines
avaient leur propre

autonomie gouvernementale
et culturelle sur l’Île de

la Tortue. La prise de «
contrôle » de la Couronne

britannique sur le Canada a
entraîné d’immenses

changements pour les droits
et la sécurité des peuples

autochtones.



Cette prise de contrôle a des
conséquences encore aujourd’hui. Par
exemple, le 1er avril 2022, le pape
François a présenté des excuses aux

survivant·es des pensionnats
autochtones. Mais ces excuses ne

prévoyaient aucune mesure de réparation,
de soutien ou de réconciliation, et ne

dénonçaient pas la doctrine de la
découverte. Cet exemple montre que les

excuses doivent s’accompagner d’actions
pour être véritablement responsables.

Alors que la visite du pape au Canada en
juillet 2022 a coûté des millions de

dollars, qui ont notamment été financés
par une vente de produits dérivés,

l’Église n’a pas offert de
dédommagements significatifs aux

communautés autochtones.



La visite dispendieuse du pape a
mis en colère plusieurs
survivant·es des pensionnats
autochtones, en particulier puisque
l’Église n’a toujours pas versé les
25 millions de dollars promis lors
d’un accord en 2006, entre autres
promesses non tenues. Selon Cindy
Blackstock, directrice générale de
la Société de soutien à l’enfance
et à la famille des Premières
Nations, « le moment crucial en cas
d’excuses, c’est le lendemain, et
l’année qui suit. Nous devons
toutes et          tous surveiller
ce que              fera le pape à
ce                   moment-là. »



Pour aller
plus loin



La vision européenne de la
propriété des terres est liée
à la pratique de l’agriculture
sous différentes formes.
Contrairement aux colons
européens, les Mi’kmaq et
d’autres peuples autochtones
de l’Île de la Tortue ne
dépendaient pas de grands
champs plats cultivés. Aux
yeux des colons européens, ce
mode de vie signifiait que les
Mi’kmaq « n’utilisaient » pas
les terres : ils se sont
servis de cette relation
différente avec la terre pour
forcer les Mi’kmaq à vivre sur
de petits terrains moins
adaptés à l’agriculture. En
1783, le gouvernement
britannique a prêté aux
Mi’kmaq 18 105 acres de terres
qui leur appartenaient au
titre des « permis
d’occupation » dans le
Mi’kma’ki. 



Pourquoi la
souveraineté

autochtone
est-elle

importante
aujourd’huI 



 La souveraineté autochtone
est et restera importante.

Le colonialisme de
peuplement a nui de façon
répétée aux modes de vie

autochtones (par exemple au
fait de prendre soin de la

nature et de garder ses
traditions alimentaires), en
déplaçant, en exploitant et
en exerçant de la violence

sur les peuples autochtones.

Pour survivre et se
développer, les colonies

européennes ont toujours été
dépendantes de l’accès à des

sources de nourriture
abondantes et des terres

riches en ressources. Les
peuples autochtones ont été

et restent privés de l’accès
aux terres dont ils

prenaient soin auparavant.



 En dévalorisant les systèmes de savoir
autochtones, les colons nuisent en

permanence à la terre et aux
écosystèmes : ils récoltent à outrance

les plantes traditionnelles, conduisent
les espèces locales à disparaître et

font usage de violence envers les
peuples autochtones qui gardent les

terres et les eaux. La surexploitation
des espèces qui ont une importance
culturelle, comme le homard et le

saumon, détruit des environnements
essentiels tout en ignorant   les

réalités du changement climatique.     



En niant la souveraineté autochtone, les
colons contribuent à l’actuelle destruction
intentionnelle des terres à des fins
lucratives. Ils privent les peuples
autochtones de leur liberté, de leur
capacité de décisions et de leur pouvoir de
choisir le destin de leur peuple, leurs
terres, leurs ressources et les personnes
qui font partie de leur communauté. À
l’heure actuelle, le gouvernement canadien
et les lois qui régissent les terres
autochtones continuent d’interférer avec le
pouvoir et les droits des nations
autochtones sur       ce qui a toujours
été leurs terres.



Pour aller
plus loin



En 2018, la Première Nation des
Sipekne’katik a annoncé

entreprendre sa propre pêche de
subsistance autogérée. Le droit

d’accès des Sipekne’katik aux
terres et aux ressources, qui fait

partie de leur souveraineté, est
protégé par les traités de paix et

d’amitié. Après tout, cela fait des
siècles que cette nation pêche de

façon durable dans les eaux du
Mi’kma’ki. 



Malgré tout, des pêcheurs colons
ont estimé cette action injuste et
ont manifesté par centaines en
faisant preuve de violence envers
les pêcheurs autochtones et en
détruisant leurs biens. Il s’agit
de racisme envers les personnes
autochtones. Cela montre combien de
colons ne comprennent toujours pas
les traités de paix et d’amitié. 
       Les traités nous concernent      
         toutes et tous.



Quelles sont
les possibilités

de la
souveraineté?



Les peuples autochtones
détiennent des savoirs
écologiques traditionnels qui
entretiennent et revitalisent
nos environnements. Ils
découlent de siècles passés à
vivre sur ces terres et à en
prendre soin. La souveraineté
autochtone est réparatrice;
elle marque une étape vers
une réelle réconciliation
entre les colons et les
peuples autochtones. La
souveraineté autochtone et
les relations prévues par les
traités nous montrent une
voie équitable à suivre pour
surmonter les crises
actuelles, comme
l’effondrement écologique et
notre crise du logement, à
cause de laquelle les
personnes qui ont le plus
besoin de terres en sont
privées, alors que ces terres
n’auraient jamais dû
appartenir à personne. 



Les communautés autochtones
célèbrent une multitude
d’expressions de genre dans
toute l’Île de la Tortue.
Pendant la colonisation, les
colons ont imposé par la force
la binarité des genres (l’idée
qu’il n’existe que deux
genres, homme et femme, qui
sont opposés) et des rôles
genrés néfastes. Ces concepts
demeurent à la base de
plusieurs règles sociales qui
ont un effet négatif dans de
nombreuses communautés. La
binarité des genres crée aussi
des environnements dangereux
pour les personnes qui n’en
font pas partie, comme les
personnes bispirituelles,
trans, non binaires, mais
aussi toutes les personnes qui
ne répondent pas aux attentes
de la binarité.

Il est important d’imaginer à
quoi ressemblerait le monde
s’il était guidé par les
savoirs et les enseignements
autochtones. 



À quoi ressembleraient nos
communautés? Notre avenir?

 Quand nous imaginons un
autre monde, nous pouvons
aussi essayer d’imaginer

la libération queer. C’est
un vaste thème, car nos
communautés queers sont

comme une immense galaxie.
L’identité d’une personne

queer se compose
d’innombrables facettes
(comme sa culture, ses

handicaps, sa foi ou son
identité raciale) : chaque
enjeu du monde dans lequel

nous vivons peut être
rattaché à un enjeu queer.

Nous devons nous battre
pour l’ensemble des

membres de notre grande
communauté, car toutes nos

luttes pour la liberté
sont liées. Nous savons

qu’il n’y aura pas de
libération queer sans
libération générale.



Les droits et
l’acceptation des
personnes 2BLGBTQIA+ dans
cette province ou ce pays
ne peuvent pas dissimuler
du racisme envers les
personnes autochtones. La
binarité des genres et
les attentes coloniales
vis-à-vis du genre ne
sont qu’une façon parmi
d’autres dont la
libération queer et la
souveraineté autochtone
ont un impact l’une sur
l’autre. Nous avons
besoin de changement; il
sera impossible de
transformer les systèmes
sans célébrer, encourager
et appuyer les
initiatives des personnes
bispirituelles et
LGBTQIA+ (et en
particulier les
perspectives et les voix
des jeunes!!). 



Pour aller
plus loin



 À la suite de leur
résistance militante
et à l’affirmation de
leur souveraineté,
les protecteurs des
terres et des eaux de
la Nation Mi’kmaq ont
joué un rôle
déterminant dans
l’arrêt du projet
Alton Gas sur la
rivière Shubenacadie
en faisant valoir la
présence du Treaty
Truckhouse, selon un
droit énoncé dans les
traités de paix et
d’amitié. Leurs
efforts protègent ces
terres.



Qu’est-ce que le
mouvement de
restitution des
terres? 



Les reconnaissances des territoires
sur lesquelles nous nous trouvons
doivent toujours s’accompagner
d’actions concrètes en faveur de la
souveraineté autochtone et de la
restitution des terres, ou Land Back.
Les ressources complémentaires à la
fin de ce document proposent la carte
numérique Whose Land (« à qui
appartiennent ces terres »), que vous
pouvez utiliser pour en savoir plus
sur les premiers peuples gardiens des
terres sur lesquelles vous vivez et
sur les traités qui concernent ces
territoires. Environ 80 % de ce qui
est appelé Canada est couvert par des
traités. 



Le mouvement de restitution des terres
désigne un mouvement et une campagne

menés par les peuples autochtones afin
de retrouver l’autodétermination,

l’autonomie et la prise de décision qui
leur appartiennent sur leurs terres

volées et non cédées. La restitution des
terres réclame un avenir autochtone. 

 La restitution des terres peut prendre
différentes formes : donner des titres

de propriété, honorer les traités et
respecter l’autonomie gouvernementale.
Ce mouvement va toutefois au-delà des

terres, de l’extraction des ressources
et du changement climatique



Il signifie aussi reconnaître le
racisme envers les communautés
autochtones (dont le racisme
environnemental), réécrire les
événements historiques dans les
manuels, les statues et les noms de rue
et obtenir justice pour les enfants,
les femmes, les filles et les personnes
2BLGBTIAQ+ autochtones disparues et
assassinées ainsi que les survivant·es
des pensionnats autochtones. Restituer
les terres ne signifie pas renoncer à
votre maison, mais laisser les peuples
autochtones décider de la façon dont
leurs terres sont utilisées.



Ce mouvement consiste
à délaisser, cesser
de financer et
démanteler les
systèmes et les
structures qui
reposent sur la
suprématie blanche.
Pour cela, il
implique de répondre
aux demandes
d’entraide, de
demander des comptes
aux élu·es,
d’amplifier les voix
et les décisions
autochtones et de
consacrer des fonds
aux dédommagements et
au soutien des
artistes autochtones. 



Pour aller
plus loin



Puisque les populations
autochtones luttent contre
les puissances coloniales
depuis la colonisation, le
mouvement de restitution des
terres existe techniquement
depuis des siècles. Mais le
mouvement appelé « Land Back
» a officiellement vu le jour
en 2016 avec les
manifestations s’opposant à
l’oléoduc Dakota Access. Des
activistes et artistes
autochtones ainsi que les
responsables de la
manifestation ont popularisé
le slogan anglais « Land Back
» et le mot-clic #LandBack
sur les médias sociaux. À la
suite des manifestations au
mont Rushmore en 2020, le
collectif NDN Collective a
lancé une campagne et un
manifeste officiels pour le
mouvement Land Back (en
anglais). 



Transformer
les systèmes en

suivant les
jeunes

autochtones



Impossible de transformer les
systèmes sans célébrer,
encourager et appuyer

activement l’autorité des
Mi’kmaq et des peuples

autochtones. Il est essentiel
de centrer le changement et la
réinvention des systèmes sur
les décisions de la jeunesse
autochtone! Les jeunes sont
l’avenir. Leurs idées, leur
vécu et leurs connaissances

doivent être pris en compte à
tous les niveaux de la société
: à l’école, au travail, dans
notre relation avec la terre,

dans la façon dont nous
protégeons notre famille et

notre communauté, et dans nos
relations humaines. La

souveraineté autochtone n’est
pas possible sans les

perspectives et les voix des
jeunes autochtones, qui

doivent avoir la possibilité
de diriger, de grandir et

d’apprendre. 



Pour aller
plus loin

 Hannah Battiste (Eskasoni) est une
jeune poétesse. Elle a dirigé le
recueil Circle Back: Stories of

Reflection, Connection and
Transformation (en anglais). Mêlant
poésie et art, ce livre présente le

récit de filles et de femmes
autochtones au Canada et en Afrique du

Sud autour du thème de la
transformation de la jeunesse et de

l’avenir en construction. 



Comment s’impliquer
dans les enjeux des

traités quand on est
jeune? 

Découvrez sur quels territoires
vous habitez à l’aide de la carte

numérique Whose Land (en anglais). 

Lors des élections locales et
nationales, tenez compte des

politiques environnementales des
candidats. 

Appuyez les mouvements et les
organisations autochtones qui

mettent l’accent sur les terres,
comme le mouvement Reclaiming Our

Roots. 

Prêtez attention aux violations des
traités dans votre communauté, par

exemple les mesures qui ne
respectent pas les droits des

peuples autochtones en les
empêchant d’exercer leur autonomie
gouvernementale ou d’accéder à des

ressources à vendre, comme les
produits de la pêche. Parlez-en à

votre communauté, vos mentors,
votre famille et vos amis pour

décider comment passer l’action.



Comment s’impliquer
dans les enjeux des
traités quand on est
jeune? 
Renseignez-vous sur la création du
système des réserves et
l’utilisation coloniale des terres. 

Dans vos conversations au quotidien,
dénoncez le racisme envers les
personnes autochtones et rectifiez
les idées fausses au sujet des
traités. 

Soutenez les efforts de contestation
autochtones en personne, en
partageant des causes/appels à
l’action sur les médias sociaux ou
en écrivant à vos élus et autres
personnes au pouvoir.

Prenez part à des actions qui
appuient le mouvement mondial de
restitution des terres. Voici des
exemples concrets : 

En octobre 2018, la ville de
Vancouver a restitué le cimetière
de Great Marpole Midden/ c̓ əsnaʔəm
aux Musqueam.
En décembre 2020, des terres de
la péninsule de Saanich, en
Colombie-Britannique, ont été
restituées à la Première Nation
de Tsartlip.



glossaIRE
Assimilation - Lorsque les puissances
coloniales imposent des éléments de
leur culture à des groupes culturels.
Ces processus impliquent souvent
d’effacer des aspects de la culture,
de la langue et des traditions de ces
groupes culturels. La Loi sur les
Indiens (1876) est un exemple majeur
d’assimilation mis en œuvre par le
gouvernement canadien. 

Autonomie gouvernementale - Capacité
à exercer des modes de gouvernement
traditionnels, à prendre ses propres
décisions concernant les terres, les
ressources, la résolution des
conflits et leur histoire, sans
implication d’autorités externes. 

Colon - Personne qui s’établit de
façon permanente sur une terre avec
laquelle elle n’a pas de liens. Si
tous les colons ont la responsabilité
d’honorer les traités et de se battre
pour la souveraineté autochtone, nous
devons comprendre que le fait d’avoir
choisi ou subi un déménagement ou une
immigration entraîne différentes
réalités pour différents colons. 

Colonisation - Suppression
systématique et violente des peuples
et des cultures autochtones, passée
et présente, dans le monde entier. 



glossaIRE
Colonialisme de peuplement -
Forme de colonialisme qui vise à
remplacer et éliminer la population
autochtone du territoire colonisé par une
nouvelle société en faisant usage d’une
force et d’une violence inéquitables.

Entraide - Partage volontaire des
ressources pour le bien-être de toutes et
tous. L’entraide repose sur l’idée
fondamentale que le bien-être collectif
entraîne le bien-être individuel, et que
les deux sont indissociables. L’entraide
n’est pas la charité, mais
l’établissement de relations où chaque
personne donne ce qu’elle peut et prend
ce dont elle a besoin, sans systèmes de
pouvoir injustes. 

Île de la Tortue - Région du monde
également appelée « continent nord-
américain ». 

Impérialisme - Contrôle par la force. Les
lois et les politiques coloniales
imposées aux Mi’kmaq sont des exemples
d’impérialisme. Autre exemple : le fait
que les traités de paix et d’amitié aient
été rédigés en anglais et non en
Mi’kmawi’simk (la langue mi’kmaw). 

Inéquitable/iniquité - L’équité désigne
l’impartialité et la justice. Elle se
distingue de l’égalité qui consiste à
offrir le même traitement à différents
groupes ou différentes personnes.
L’iniquité est une injustice ciblée,
intentionnelle et récurrente.



glossaIRE
Libération - Fait de devenir libre. La
libération signifie que chaque personne a
ce dont elle a besoin pour se réaliser et
participer pleinement à sa communauté et
sa société. Les communautés libérées sont
capables de faire des choix par et pour
elles-mêmes. Les mouvements de libération
consistent à faire disparaître toute
oppression, violence et iniquité. 

Nation autochtone - La « nation » est un
mot français : il ne décrit pas avec
précision les identités collectives et
les communautés créées par les peuples
autochtones. L’expression « nation
autochtone » désigne généralement un
groupe de personnes autochtones liées par
la parenté et la proximité géographique,
comme la « Nation Mi’kmaw ». 

Paiement des traités - Dans le nord-ouest
de l’Île de la Tortue, sur les
territoires couverts par les traités
numérotés 1 à 11, les paiements des
traités désignent les sommes d’argent
prévues par ces traités et versées par le
gouvernement du Canada aux peuples
autochtones. Les descendants des
signataires des traités reçoivent 4 ou 5
$ chaque année, somme qui n’a pas changé
depuis la signature des traités. 

Personne bispirituelle - « Bispirituel »
est la traduction française de
l’expression algonquine niizh manitoag.
Certaines communautés autochtones
l’utilisent pour désigner une identité
culturelle, spirituelle, sexuelle et de
genre. 



glossaIRE
Elle couvre la longue histoire de la
diversité sexuelle et de genre des
cultures autochtones et reflète la
complexité de la vision autochtone du
genre. Il s’agit d’une identité propre
aux cultures autochtones, qui ne peut
être revendiquée que par une personne
autochtone. Elle est désignée par
l’acronyme 2B, voire 2S pour l’anglais
two-spirit.

Racisme envers les personnes autochtones
- Discrimination, stéréotypes négatifs et
injustice vécus à l’heure actuelle par
les personnes autochtones dans ce qu’on
appelle le « Canada », dans toute l’Île
de la Tortue et partout dans le monde.

Savoirs écologiques traditionnels - « Les
savoirs écologiques traditionnels
désignent tous les types de savoirs sur
l’environnement issus du vécu et des
traditions d’un groupe donné » (Houde,
2007). 

Suprématie blanche - Supériorité raciale
présumée des personnes à peau claire, ou
« blanches », sur les autres races et
ethnies. La suprématie blanche est
étroitement liée au racisme contre les
personnes noires et autochtones. 

Système des pensionnats autochtones - Le
système fédéral des pensionnats
autochtones n’avait rien d’un système
scolaire. Entre 1833 et 1996, date de
fermeture du dernier pensionnat, les
enfants autochtones étaient enlevés à
leur famille pour vivre dans des
pensionnats.



glossaIRE
Ce système a été conçu pour couper
les enfants de leur culture et de
leur identité (Commission de vérité
et de réconciliation, 2015). 

Titre ancestral - Droit des peuples
autochtones sur les terres. Les
titres ancestraux existent, car les
peuples autochtones habitent sur
leurs terres et parcourent ces
territoires depuis toujours. 

Traité - Document écrit visant à
établir des relations entre
différents groupes, comme les
peuples autochtones et la Couronne
britannique. Il définit les
interactions entre différents
groupes et établit un terrain
d’entente. Les traités, sacrés en
apparence, se caractérisent souvent
par des fraudes et des tromperies,
en particulier entre les peuples
autochtones et les forces coloniales
comme la Couronne britannique.
 
Traditions alimentaires - Nourriture
traditionnelle issue des terres
utilisées et entretenues par les
peuples autochtones depuis des temps
immémoriaux (du plus loin que les
gens se souviennent) et qui sont
essentielles aux modes de vie
traditionnels. 




