PAIX ET AMITIE :
LES TRAITES ET LE
JOUR DU TRAITE




QU'EST-CE QU'UN TRAITE?




Selon le dictionnaire de
1°0ffice québécois de la
langue frangaise, un
traité est un « accord,
conclu et régi par le
droit international, qu1
intervient entre des Etats
ou des organismes
internationaux ». _
Autrement dit, dans sa
forme la plus simple, un
traité est un accord entre
deux groupes. Les traités
peuvent prendre plusieurs
formes : ils ne sont pas
toujours conclus entre des
nations autochtones et des
colons. Par exemple, en
1919, le traité de
Versailles a mis fin a la
Premiére Guerre mondiale.
Le traité d’interdiction
partielle des essais
nucléaires signé en 1963 a
mis fin a tous les essais
nucléaires, a l’exception
des essais souterrains.




/
* 1
28 : 1
oVe N
L4
oV 1 ]
19 B _JF -
F ; _ >
1l Il
§
i _ 1] (0
T .w R
L | t
! M._ 8 % .h
‘_ ! L




Les peuples autochtones ont

| leurs propres traditions et
modes de vie depuis longtemps.
Les ceintures wampums sont une
tradition importante pour
conclure des traités et former
des alliances. Elles étaient
fabriquées en coquilles de
palourdes, qui servaient aussi @&
créer des ceintures-écharpes et
des colliers. Les motifs en
perles des ceintures wampums
peuvent symboliser une entente
politique, une alliance ou des
relations cordiales entre des
peuples, une demande en mariage,
voire une demande de pardon
aprés la mort d’otages. Ces
ceintures jouent également un
ré6le important dans la tradition
orale et 1l’histoire des peuples
autochtones. En réfléchissant
aux traités conclus par le
passé, il est important de ne
pas oublier les peuples
consciencieux et prévenants qui
ont créé ces traditions et ces
modes de vie au fil du temps.




POURQUOI LES
TRAITES SONT-ILS
COMPLIQUES?

Des traités existent |
entre des nations
autochtones et des
colonies dans le monde
entier. Un traité est
un accord ou une
entente conclue apreés
des négociations. Ce
sont des accords qui
engagent sur le plan
juridique et qui

dépendent du droit
international.




Pour réfléchir aux traités,
il faut se demander : a qui
profitent-ils? Dans quelles
circonstances ont-ils éte
négociés? Dans quelle
langue sont-ils rédigés?
Qui les passe en revue et
les fait respecter, si
c’est le cas? Sont-ils
équitables? A quelle lune
et en quelle saison ont-ils
été signés? Sur quel
territoire traditionnel? Et
quels signataires étaient
invités sur ce territoire?
Les traités peuvent
entrainer des millions de
questions : c’est un vaste
sujet! Les jeunes ou les
adultes qui fait leurs
études dans le systeme
d’éducation public n’ont
pas forcément appris
l’existence des traités ou
pourquoi il est important
de respecter les traités en
vigueur dans leur reégion.
Souvent, on 1’apprend dans
la vraie vie, a travers nos
communautés.




Respecter les traités
consiste & respecter
hotre part d’un marche
qui nous précede. Les
traités concernent
tout le monde : nous
devons entretenir des
relations responsables
avec les terres et la
population du
Mi’kma’ki. Aprés tout,
c’est ici que nous
vivons. En prenant
soin de cette
relation, il devient
possible de construire
un monde plus juste et
bienveillant.




QU'EST-  Stws
CE QUE LE i
JOUR DU [ge=
TRAITE?




Le Jour annuel du
traité reconnait les
traités de paix et
d’amitié qui ont été
signés entre les
colons brltannlques_
et les Mi’kmaq.

~ Le premier traité a
été signé en 1725
pour mettre fin a
une gquerre provodquée
par la violence de
‘la colonisation, de
1’assimilation et de
1*impérialisme. Les
colons et la
Couronne
_britanniques

" dépendaient du
savoir des peuples
autochtones pour:!
surv1vre -




- Ces traités
promettaient aux
Mi’kmaqg une entente
cordiale et le droit
.~ de conserver leurs
terres, leur culture
et leur autonomie
~gouvernementale dans
| tout le Mi’kma’ki.
Lorsque nous
?reconnalssons que le
| Mi’kma’ki est un
terr1to1re non cedeg
 .et nhon abandonne,_
_ nous reconnaissons
.que les traltes n’ont
]amals ‘cédé les
terres aux colons et
que les Mi*kmaq sont
le premier peuple a
. avoir pris soin de
-_ces terres,




le 3NN
POUR ALLER m
7% PLUS LOIN |

'y e
E¥a e Alid -3
. ey - - . - L
L Y ‘T; :’__ L ar - bt oy
: & < WA /i
i /5,
3 R (F 1 vy Fix
e e L5 i F 7
» ot ekl
| :
» %
’ Fa
4
J

=S ¥,




Le Jour du traité ne
signifie pas la méme
chose dans le Mi’kma’®ki
et dans l’ouest de
1*'Ile de la Tortue.
Dans 1°’0Ouest, dans les
territoires couverts
par les traités
numérotés (1-11), 1le
Jour du traité
commémore les réunions
annuelles lors
desquelles le
gouvernement canadien
versait les paiements
prévus dans les traiteés
a partir de 1897. Dans
ces régions, le Jour du
traité est célébré a
différentes dates en
éteé.




POURQUOI LE
JOUR DU

TRAITE EST-IL

IMPORTANT?

ooy =g A Y N T R LB el
A 5 : e T
- S |k i fe il d 5 ! &




*MIKMAG SAY TREATY DAY IN NS
NOW ABOUT CELELRATION"
FROM CLOBAL NEWS 2017

Le Jour du traité est
l’occasion de réfléchir
aux devoirs des colons et
aux responsabilités qui
découlent du privilege de
vivre sur les terres non
cédées et non abandonnées
des WMi’kmaq.

Les traités reconnaissent
la souveraineté autochtone
C(un terme que nous allons
revoir un peu plus tard),
qui s’applique non
seulement aux terres, a la
culture et a 1l’autonomie
gouvernementale, mais
aussi au droit fondamental
de garder l1l°’autonomie sur
sol et sa communauté, de
prendre ses propres
décisions et d’assurer sa
propre sécurite.




Le Jour du traité est
l’occasion de rectifier
les nombreuses
situations ou ce droit
est refusé aux femmes
et aux filles
autochtones, aux
personnes
bispirituelles, aux
familles et aux
communauteés
autochtones.

Le Jour du traité est

l°’occasion de s’engager
(ou se réengager) a
appuyer les artistes,
les activistes, le
personnel
communautaire, les
responsables, les
parents, les jeunes,
les Ainé-es et les
communautés Mi° kmaq
tout au long de
1°’année.




KitpucTUR MIICMIAW
NATIVE FRIENDS D




" MORE POLITIcAL ACTION

S

MAVREEN 600600 FoR
AVIKU Kk WES NEWS

S sty
~ POUR ALLER
PLUS LOIN



Ce que nous appelons les
« traités de paix et
d’amitié » désigne
plusieurs traités signés
dans différentes régions
du Mi’*kma*ki. En 1725, J.
Willard, un agent
colonial de 1*Etat du
Massachusetts et
différents chefs des
Premiéres Nations du

Mi’*kma’ki ont signé un
traité a Boston. Ce

traitée a été ratifie
(approuvé) et renouvelé
dans d’autres endroits
comme Aucocisco (« Casco
Bay, Maine »), Kjipuktuk
(« Halifax, Nouvelle-
Ecosse ») et MNme’®juaqgnek
(« Annapolis Royal,
Nouvelle-Ecosse ).



https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on
https://archives.novascotia.ca/mikmaq/results/?Search=AR5&SearchList1=all&TABLE2=on

x.
o
t
bn_n-.
=
¢
o
_g
pe

ol

o 3

L T
v = 1
NS
£ ¥

’

QU'EST-CE QUE
LA SOUVERAINETE
AUTOCHTONE?

& o o o

i T

¢RI NI Y
B & .y 2




La souveraineté est un grand
mot qui recouvre des enjeux de
pouvoir et de droits. Dire
qu’une entité est « souveraine
» signifie qu’elle a le pouvoir
et le droit de fonctionner de
fagcon autonome, sans la
permission d’un autre groupe ou
d’une autre puissance.

La souveraineté autochtone
désigne le droit des peuples
autochtones a chasser, pécher
et récolter (aussi appelé titre
ancestral) et a exercer leur
autonomie gouvernementale - y
compris le droit de décider de
la fagon d’utiliser les terres.
Les droits autochtones n’ont
pas besoin d’étre accordés par
1*Etat canadien. En fait, ils
sont bien plus vieux que le
pays appelé « Canada ». La
souveraineté autochtone au
Mi*kma®ki existe depuis aussi
longtemps que les Mi’kmaq. Le «
Canada » est un pays vieux de
seulement 155 ans.




Le colonialisme de
peuplement refuse la
souveraineté
autochtone et cherche
activement a en
priver les
populations
autochtones en les
remplacant par une
population de colons
par des moyens
inéquitables. Cette
doctrine prétend
aussi que 1l°autonomie
gouvernementale
autochtone est
impossible, alors que
des peuples
autochtones exercent
leur autonomie
gouvernementale en ce
moment méme, partout
dans le monde.




Dire qu’en concluant
des traités avec les
colons britanniques,
les nations
autochtones ont perdu
leur souveraineté est
un mythe. En fait,
sans les traités, les
colons habiteraient
1'Ile de la Tortue
illégalement et
injustement. Se
renseigner sur les
traités fait partie
d’un engagement
important qui
consiste & nous
éduquer, a éduquer
nos communautés et a
comprendre notre
histoire.




POUR ALLER
PLUS LOIN

fi.-i’?‘ﬁ *WABANAKI TREE SPIRIT lk:\\_
10 TOURS (VIA FREDERICTON !
TOURISM*)



La confédération
labanaki est un lien
sacré et une alliance
politique entre cinq

nations autochtones a la
fois a l1l’intérieur et a
l’extérieur du Mi’*kma’®ki
: les Mi’kmaqg (L*®nu),
les lolastoqiyik
(Welastokokemiyik), les
Passamaquoddy, les
Abenaki et les
Penobscot. La
confédération llabanaki a
été formée autour de
1680 : cette alliance
visait & protéger ses
membres des maladies et
des guerres provoquées
par la colonisation. Il
s’agit d’un exemple
d’autonomie
gouvernementale
autochtone qui a vu le
jour bien avant la
fondation du « Canada »».



http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2
http://www.wabanaki.com/wabanaki_new/The_Wabanaki.html#2




" DE QUELLE FACON |
LES COLONS ONT-
ILS ESSAYE DE
S'APPROPRIER
DES TERRES NON
CEDEES ET NON
ABANDONNEES?

T % t,?ROW:, vg;gm,.e RerinD oS>




La doctrine de la découverte
est un ensemble de documents
écrits pour donner une
justification juridique au
rejet de la souveraineté
autochtone. Elle proclamait la
supériorité des « explorateurs
» blancs européens qui
affirmaient avoir « découvert
» les terres et ainsi,
pensaient qu’ils pouvaient se
les approprier.




Comme nous le savons, ce
n‘est pas vrai :
plusieurs nations
autochtones vivaient sur
ces terres. La doctrine
de la découverte se fonde
entiérement sur le
racisme envers les
personnes autochtones et
les concepts coloniaux de
la propriété privée des
terres. Ces concepts
reposent systématiquement

sur la possession des
terres, tandis que les
systémes de savoirs
autochtones envisagent la
terre comme une relation.

Méme si les nations
autochtones habitent
1'Ile de la Tortue depuis
toujours, la « découverte
» reste utilisée encore
aujourd’hui pour les
priver de leurs droits.




Ces croyances contre les
personnes autochtones
gardent des implications
dangereuses qui nuisent aux
communautées et aux
personnes autochtones au
quotidien.

La souveraineté autochtone
repose sur des pratiques
d’autonomie gouvernementale
antérieures de plusieurs
milliers d’années a la
colonisation. Pendant et
aprés le contact colonial,
plusieurs nations
autochtones souveraines
avaient leur propre
autonomie gouvernementale
et culturelle sur 1°'ile de
la Tortue. La prise de «
contrdéle » de la Couronne
britannique sur le Canada a
entrainé d’immenses
changements pour les droits
et la sécurité des peuples
autochtones.




Cette prise de contrdle a des
conséquences encore aujourd’hui. Par
exemple, le ler avril 2022, le pape
Francois a présenté des excuses aux
survivant-es des pensionnats
autochtones. Mais ces excuses ne
prévoyaient aucune mesure de réparation,
de soutien ou de réconciliation, et ne
dénongaient pas la doctrine de la
découverte. Cet exemple montre que les
excuses doivent s’accompagner d’actions
pour étre véritablement responsables.
Alors que la visite du pape au Canada en
juillet 2022 a coiité des millions de
dollars, qui ont notamment été financés
par une vente de produits dérivés,
1'Eglise n'a pas offert de
dédommagements significatifs aux
communautés autochtones.

173 NOT
ENOUEH

70 JUST
APOLOGCIZE




La visite dispendieuse du pape a
mis en colére plusieurs
survivant-es des pensionnats
autochtones, en particulier puisque
1’Eqglise n’a toujours pas versé les
25 millions de dollars promis lors
d’un accord en 2006, entre autres
promesses non tenues. Selon Cindy
Blackstock, directrice générale de
la Société de soutien a 1l’enfance
et @ la famille des Premieéres
Nations, « le moment crucial en cas
d’excuses, c’est le lendemain, et
1°’année qui suit. Nous devons
toutes et tous surveiller
ce que fera le pape a
ce moment-la. »

\
\



POUR ALLER
PLUS LOIN




La vision européenne de la
propriété des terres est liée
a la pratique de l’agriculture
sous différentes formes.
Contrairement aux colons
européens, les lMi’kmaq et
d’autres peuples autochtones
de 1°Ile de la Tortue ne
dépendaient pas de grands
champs plats cultivés. Aux
yeux des colons européens, ce
mode de vie signifiait que les
Mi°kmaq « nutilisaient » pas
les terres : ils se sont
servis de cette relation
différente avec la terre pour
forcer les Mi’kmaq a vivre sur
de petits terrains moins
adaptés a 1l’agriculture. En
1783, le gouvernement
britannique a prété aux
Mi°’*kmaq 18 105 acres de terres
qui leur appartenaient au
titre des « permis
d’occupation » dans le
Mi°kma’®ki.




POURQUOI LA
SOUVERAINETE
AUTOCHTONE
EST-ELLE
IMPORTANTE
UJOURD HUI




Y L TREATY TRUCKIHOUSE FROM
S MIKMAW CRANDMOTHERS VoW To
KEEP PRESSURE ON ALTON €AS)
NAT/IoNAL IND!IEENOUS NEWS 2043

La souveraineté autochtone
est et restera importante.
Le colonialisme de
peuplement a nui de facon
répétée aux modes de vie
autochtones (par exemple au
fait de prendre soin de la
nature et de garder ses
traditions alimentaires), en
déplacant, en exploitant et
en exergant de la violence
sur les peuples autochtones.

Pour survivre et se
développer, les colonies
européennes ont toujours éteé
dépendantes de l’accés a des
sources de nourriture
abondantes et des terres
riches en ressources. Les
peuples autochtones ont été
et restent privés de l’acces
aux terres dont ils
prenaient soin auparavant.




En dévalorisant les systémes de savoir
autochtones, les colons nuisent en
permanence a la terre et aux
écosystémes : ils récoltent a outrance
les plantes traditionnelles, conduisent
les espéces locales a disparaitre et
font usage de violence envers les
peuples autochtones qui gardent les
terres et les eaux. La surexploitation
des espéces qui ont une importance
culturelle, comme le homard et le
saumon, détruit des environnements
essentiels tout en ignorant §\ les
réalités du changement climatique.

ﬁb




Y WATER PROTECTORS” ) HANNAK A1QR Tind
& CAROUNA ANDRALE , BESIDE MEDIA

En niant la souveraineté autochtone, les
colons contribuent a l1l’actuelle destruction
intentionnelle des terres a des fins
lucratives. Ils privent les peuples
autochtones de leur liberté, de leur
capacité de décisions et de leur pouvoir de
choisir le destin de leur peuple, leurs
terres, leurs ressources et les personnes
qui font partie de leur communauté. A
1’heure actuelle, le gouvernement canadien
et les lois qui régissent les terres
autochtones continuent d’interférer avec le
pouvoir et les droits des nations
autochtones sur ) ce qui a toujours

été leurs terres. '




Eurther
ﬂ@élf?f.ilﬁf.il‘

*yreaTy
EISHERY" FROM
SIPERNE KATIK
WEBSITE

B —

" POUR ALLER |
PLUS LOIN |
.‘\

h—.__

N



T ——— ——— e e

En 2018, la Premiére Nation des
Sipekne’katik a annonceé
entreprendre sa propre péche de
subsistance autogérée. Le droit
d’accés des Sipekne’katik aux
terres et aux ressources, qui fait
partie de leur souveraineté, est
protégé par les traités de paix et
d’amitié. Aprés tout, cela fait des
siécles que cette nation péche de
fagon durable dans les eaux du
Mi°®kma®ki.




Malgré tout, des pécheurs colons
ont estimé cette action injuste et
ont manifesté par centaines en
faisant preuve de violence envers
les pécheurs autochtones et en
détruisant leurs biens. Il s’agit
de racisme envers les personnes
autochtones. Cela montre combien de
colons ne comprennent toujours pas
les traités de paix et d’amitie.

B Les traités nous concernent
{ toutes et tous.

SNoKA SCOTIA FIRST NAT/on
LAVNCHES 17T OWN MODERATE
LIVELIHOOD FISHERY” RY
MAVPEEN CCOECD



QUELLES SONT
LES POSSIBILITES
DE LA
SOUVERAINETE?



Les peuples autochtones
détiennent des savoirs
écologiques traditionnels qui
entretiennent et revitalisent
nos environnements. Ils
découlent de siécles passés a
vivre sur ces terres et a en
prendre soin. La souveraineté
autochtone est réparatrice;
elle marque une étape vers
une réelle réconciliation
entre les colons et les
peuples autochtones. La
souveraineté autochtone et
les relations prévues par les
traités nous montrent une
voie équitable a suivre pour
surmonter les crises
actuelles, comme

1’ effondrement écologique et
notre crise du logement, a
cause de laquelle les
personnes qui ont le plus
besoin de terres en sont
privées, alors que ces terres
n’auraient jamais da
appartenir a personne.




Les communautés autochtones
célébrent une multitude
d’expressions de genre dans
toute 1’Ile de la Tortue.
Pendant la colonisation, les
colons ont imposé par la force
la binarité des genres (1’'idée
qu’il n'existe que deux
genres, homme et femme, qui
sont opposés) et des rodles
genrés néfastes. Ces concepts
demeurent a la base de
plusieurs reégles sociales qui
ont un effet négatif dans de
nombreuses communautés. La
binarité des genres crée aussi
des environnements dangereux
pour les personnes qui n’en
font pas partie, comme les
personnes bispirituelles,
trans, non binaires, mais
aussi toutes les personnes qui
ne répondent pas aux attentes
de la binariteé.

Il est important d’imaginer a
quoi ressemblerait le monde
s’il était guidé par les
savoirs et les enseignements
autochtones.




A gquoi ressembleraient nos
communautés? Notre avenir?

Quand nous imaginons un
autre monde, nous pouvons
aussi essayer d’imaginer
la libération queer. C’est
un vaste theme, car nos
communautés queers sont
comme une immense galaxie.
L’identité d’une personne

queer se compose
d’innombrables facettes
(comme sa culture, ses

handicaps, sa foi ou son
identité raciale) : chaque
enjeu du monde dans lequel
nous vivons peut étre
rattaché a un enjeu queer.
Nous devons nous battre
pour l’ensemble des
membres de notre grande
communauté, car toutes nos
luttes pour la liberté
sont liées. Nous savons
qu’il n’y aura pas de
libération queer sans
libération générale.




Les droits et 33
1’acceptation des

personnes 2BLGBTQIA+ dans
cette province ou ce pays

ne peuvent pas dissimuler
du racisme envers les
personnes autochtones. La
- binarité des genres et
~les attentes coloniales
vis-&-vis du genre ne
sont qu’une fagon parmi
d’autres dont la
libération queer et la
souveraineté autochtone
ont un impact 1’'une sur
‘1’autre. Nous avons A -
besoin de changement 119
sera impossible de '
transformer les sgstemes-
sans célébrer, encouruger
et appuyer les ?
initiatives des personnes
jb1sp1r1tue11es et -
LGBTQIA+ (et en
particulier les
perspectives et 1es v01x
des ]eunes")




*AeTON GAS OA/m//mazm;
CRATIR0OTS Ly hmpa WATER
PROTECTORS " FROM S7TO0L ALTON
CAS PRoOJECT 2078

e=* PLUS LOIN



A la suite de leur
résistance militante
et a 1’affirmation de
leur souveraineteé,
les protecteurs des
terres et des eaux de
la Nation Mi’kmaq ont
joué un role
déterminant dans
1l°’arrét du projet
Alton Gas sur la
riviére Shubenacadie
en faisant valoir 1la
présence du Treaty
Truckhouse, selon un
droit énoncé dans les
traités de paix et
d’amitié. Leurs
efforts protégent ces
terres.




o,

Py g ST Y .
¥ . o Y
R y
o NS apied BN e
,_" " oy
4 - & ) ¥
R S r »
) g J\ r 3
b
- z
| i

QU'EST- C "'sél
RESTITU
TERRES‘? B

i

’ e 4 :‘& b
e & By ¥ ¥ L %
T e i
PPty ¥ e ¥ .
o ¥ o e . -
L e 'mgfy PR ‘
LR

: s
i . 4
b e

3*

_n s
L .'J
o 173 'l.

land back?



Les reconnaissances des territoires

sur lesquelles nous nous trouvons

doivent toujours s’accompagner

d’actions concrétes en faveur de la
souveraineté autochtone et de 1la
restitution des terres, ou Land Back.

Les ressources complémentaires a la

fin de ce document proposent la carte
numérique Wlhose Land (« a qui
appartiennent ces terres »), que vous
pouvez utiliser pour en savoir plus -
sur les premiers peuples gardiens des F.'V
terres sur lesquelles vous vivez et ;
sur les traités qui concernent ces v
territoires. Environ 80 % de ce qui

est appelé Canada est couvert par des
traités.




Le mouvement de restitution des terres
désigne un mouvement et une campagne
menés par les peuples autochtones afin
de retrouver 1l’autodétermination,
1’autonomie et la prise de décision qui
leur appartiennent sur leurs terres
volées et non cédées. La restitution des
terres réclame un avenir autochtone.

La restitution des terres peut prendre
différentes formes : donner des titres
de propriété, honorer les traités et
respecter l1l’autonomie gouvernementale.
Ce mouvement va toutefois au-dela des
terres, de 1l’extraction des ressources
et du changement climatique

220/¢ SHr FRANCISCD
STAVIINE ROCK
SOLIPARITY MAR CH




Il signifie aussi reconnaitre le
racisme envers les communautés
autochtones (dont le racisme
environnemental), réécrire les
événements historiques dans les
manuels, les statues et les noms de rue
et obtenir justice pour les enfants,
les femmes, les filles et les personnes
2BLGBTIAQ+ autochtones disparues et
assassinées ainsi que les survivant-es
des pensionnats autochtones. Restituer
les terres ne signifie pas renoncer a
votre maison, mais laisser les peuples
autochtones décider de la facon dont
leurs terres sont utilisées.




Ce mouvement consiste
a délaisser, cesser
de financer et
démanteler 1les
systemes et les
structures qui
reposent sur la
suprématie blanche.
Pour cela, il
implique de répondre
aux demandes
d’entraide, de

demander des comptes
aux élu-es,
d’amplifier les voix
et les décisions

autochtones et de
consacrer des fonds
aux dédommagements et
au soutien des
artistes autochtones.




WON COLLECTIVE CIVES VOICE TO INDICENOUS [0SVES
DVRING “IMPACTDAYS” VIS/T 70 LAPITOL H1iL

BEurther

POUR ALLER
PLUS LOIN



Puisque les populations
autochtones luttent contre
les puissances coloniales
depuis la colonisation, le
mouvement de restitution des
terres existe techniquement
depuis des siécles. lMais le
mouvement appelé « Land Back
» a officiellement vu le jour
en 2016 avec les
manifestations s’opposant a
1’°oléoduc Dakota Access. Des
activistes et artistes
autochtones ainsi que les
responsables de la
manifestation ont popularisé
le slogan anglais « Land Back
» et le mot-clic #LandBack
sur les médias sociaux. A la
suite des manifestations au
mont Rushmore en 2020, le
collectif NDN Collective a
lancé une campagne et un
manifeste officiels pour le
mouvement Land Back (en
anglais).




TRANSFORMER
LES SYSTEMES EN
SUIVANT LES

JEUNES
AUTOCHTONES




Impossible de transformer les
systémes sans célébrer,
encourager et appuyer
activement 1l’autorité des
Mi’kmaq et des peuples
autochtones. Il est essentiel
de centrer le changement et la
réinvention des systémes sur
les décisions de la jeunesse
autochtone! Les jeunes sont
l1’avenir. Leurs idées, leur
vécu et leurs connaissances
doivent étre pris en compte a
tous les niveaux de la socieéte
: @ 1’école, au travail, dans
notre relation avec la terre,
dans la fagon dont nous
protégeons notre famille et
hotre communauté, et dans nos
relations humaines. La
souveraineté autochtone n’est
pas possible sans les
perspectives et les voix des
jeunes autochtones, qui
doivent avoir la possibilite
de diriger, de grandir et
d’apprendre.




further
learning

UET\WORRE Bl | '!.ﬂm TR TImas

POUR ALLER
apziagedy  PLUS LOIN

EQUNECTI N AN T

Hannah Battiste (Eskasoni) est une
jeune poétesse. Elle a dirigé le
recueil Circle Back: Stories of
Reflection, Connection and
Transformation (en anglais). Mélant

poésie et art, ce livre présente le
récit de filles et de femmes
autochtones au Canada et en Afrique du
Sud autour du théme de la
transformation de la jeunesse et de
1l’avenir en construction.



COMMENT S'IMPLIQUER
DANS LES ENJEUX DES
TRAITES QUAND ON EST
JEUNE?

Découvrez sur quels territoires
vous habitez a l’aide de la carte
numérique llhose Land (en anglais).

Lors des élections locales et

nationales, tenez compte des

politiques environnementales des
candidats.

Appuyez les mouvements et les

organisations autochtones qui

mettent 1l’accent sur les terres,

comme le mouvement Reclaiming Our
Roots.

Prétez attention aux violations des
traités dans votre communauté, par
exemple les mesures qui ne
respectent pas les droits des
peuples autochtones en les
empéchant d’exercer leur autonomie
gouvernementale ou d’accéder a des
ressources a vendre, comme les
produits de la péche. Parlez-en a
votre communauté, vos mentors,
votre famille et vos amis pour
décider comment passer l’action.



COMMENT S’IMPLIQUER
DANS LES ENJEUX DES
TRAITES QUAND ON EST
JEUNE?

Renseignez-vous sur la création du
systéme des réserves et
l°’utilisation coloniale des terres.

Dans vos conversations au quotidien,
dénoncez le racisme envers les
personnes autochtones et rectifiez
les idées fausses au sujet des
traités.

Soutenez les efforts de contestation
autochtones en personne, en
partageant des causes/appels &
l’action sur les médias sociaux ou
en écrivant a vos élus et autres
personnes au pouvoir.

Prenez part a des actions qui
appuient le mouvement mondial de
restitution des terres. Voici des
exemples concrets :

* En octobre 2018, la ville de
Vancouver a restitué le cimetiére
de Great Marpole Midden/ €asna?em
aux Musqueam.

®* En décembre 2020, des terres de
la péninsule de Saanich, en
Colombie-Britannique, ont éteé
restituées a la Premiére Nation
de Tsartlip.



GLOSSAIRE

Assimilation - Lorsque les puissances
coloniales imposent des éléments de
leur culture & des groupes culturels.
Ces processus impliquent souvent
d’effacer des aspects de la culture,
de la langue et des traditions de ces
groupes culturels. La Loi sur les
Indiens (1876) est un exemple majeur
d’assimilation mis en euvre par le
gouvernement canadien.

Autonomie gouvernementale - Capaciteé
a exercer des modes de gouvernement
traditionnels, & prendre ses propres
décisions concernant les terres, les
ressources, la résolution des
conflits et leur histoire, sans
implication d’autorités externes.

Colon - Personne qui s’éetablit de
fagcon permanente sur une terre avec
laquelle elle n’a pas de liens. Si
tous les colons ont la responsabilité
d’honorer les traités et de se battre
pour la souveraineté autochtone, nous
devons comprendre que le fait d’avoir
choisi ou subi un déménagement ou une
immigration entraine différentes
réalités pour différents colons.

Colonisation - Suppression
systematique et violente des peuples
et des cultures autochtones, passée
et présente, dans le monde entier.



GLOSSAIRE

Colonialisme de peuplement -

Forme de colonialisme qui vise &
remplacer et éliminer la population
autochtone du territoire colonisé par une
nouvelle société en faisant usage d’une
force et d’une violence inéquitables.

Entraide - Partage volontaire des
ressources pour le bien-étre de toutes et
tous. L’entraide repose sur 1’idée
fondamentale que le bien-étre collectif
entraine le bien-étre individuel, et que
les deux sont indissociables. L’entraide
n‘est pas la charité, mais
1’établissement de relations ou chaque
personne donne ce qu’elle peut et prend
ce dont elle a besoin, sans systemes de
pouvoir injustes.

Ile de la Tortue - Région du monde
également appelée « continent nord-
américain ».

Impérialisme - Contréle par la force. Les
lois et les politiques coloniales
imposées aux Mi’*kmaqg sont des exemples
d’impérialisme. Autre exemple : le fait
que les traités de paix et d’amitié aient
été rédigés en anglais et non en
Mi’kmawi’simk (la langue mi’kmaw) .

Inéquitable/iniquité - L’équité désigne
1’impartialité et la justice. Elle se
distinque de 1’égalité qui consiste &
offrir le méme traitement a différents
groupes ou différentes personnes.
L’iniquité est une injustice ciblée,
intentionnelle et récurrente.



GLOSSAIRE

Libération - Fait de devenir libre. La
libération signifie que chaque personne a
ce dont elle a besoin pour se réaliser et
participer pleinement & sa communauté et
sa société. Les communautés libérées sont
capables de faire des choix par et pour
elles-mémes. Les mouvements de libération
consistent & faire disparaitre toute
oppression, violence et iniquité.

Nation autochtone - La « nation » est un
mot frangais : il ne décrit pas avec
précision les identités collectives et
les communautés créées par les peuples
autochtones. L’expression « nation
autochtone » désigne généralement un
groupe de personnes autochtones liées par
la parenté et la proximité géographique,
comme la « Nation Mi’kmaw .

Paiement des traités - Dans le nord-ouest
de 1°’Ile de la Tortue, sur les
territoires couverts par les traiteés
numérotés 1 a 11, les paiements des
traités désignent les sommes d’argent
prévues par ces traités et versées par le
gouvernement du Canada aux peuples
autochtones. Les descendants des
signataires des traités regoivent 4 ou 5
$ chaque année, somme qui n’a pas changé
depuis la signature des traités.

Personne bispirituelle - « Bispirituel »
est la traduction francaise de
1’expression algonquine niizh manitoag.
Certaines communautés autochtones
1l’utilisent pour désigner une identité
culturelle, spirituelle, sexuelle et de
genre.



GLOSSAIRE

Elle couvre la longue histoire de la
diversité sexuelle et de genre des
cultures autochtones et refléte la
complexité de la vision autochtone du
genre. Il s’agit d’une identité propre
aux cultures autochtones, qui ne peut
étre revendiquée que par une personne
autochtone. Elle est désignée par
1’acronyme 2B, voire 2S pour 1l’anglais
two-spirit.

Racisme envers les personnes autochtones
- Discrimination, stéréotypes négatifs et
injustice vécus a 1’heure actuelle par
les personnes autochtones dans ce qu’on
appelle le « Canada », dans toute 1°'Ile
de la Tortue et partout dans le monde.

Savoirs écologiques traditionnels - « Les
savoirs écologiques traditionnels
désignent tous les types de savoirs sur
1’environnement issus du vécu et des
traditions d’un groupe donné » (Houde,
2007) .

Suprématie blanche - Supériorité raciale
présumée des personnes a peau claire, ou
« blanches », sur les autres races et
ethnies. La suprématie blanche est
étroitement liée au racisme contre les
personnes noires et autochtones.

Systéme des pensionnats autochtones - Le
systeme fédéral des pensionnats
autochtones n’avait rien d’un systeéeme
scolaire. Entre 1833 et 1996, date de
fermeture du dernier pensionnat, les
enfants autochtones étaient enlevés a
leur famille pour vivre dans des
pensionnats.



GLOSSAIRE

Ce systéme a été congu pour couper
les enfants de leur culture et de
leur identité (Commission de vérité
et de réconciliation, 2015).

Titre ancestral - Droit des peuples
autochtones sur les terres. Les
titres ancestraux existent, car les
peuples autochtones habitent sur
leurs terres et parcourent ces
territoires depuis toujours.

Traité - Document écrit visant a
établir des relations entre
différents groupes, comme les
peuples autochtones et la Couronne
britannique. Il définit les
interactions entre différents
groupes et établit un terrain
d’entente. Les traités, sacrés en
apparence, se caractérisent souvent
par des fraudes et des tromperies,
en particulier entre les peuples
autochtones et les forces coloniales
comme la Couronne britannique.

Traditions alimentaires - Nourriture
traditionnelle issue des terres
utilisées et entretenues par les
peuples autochtones depuis des temps
immémoriaux (du plus loin que les
gens se souviennent) et qui sont
essentielles aux modes de vie
traditionnels.






